
  
Podcast$t Economia$ Mutante$ 

Laboratório de Estudos em Economias e Globalizações 
Episódio #3: A Vida Social dos Objetos 

Roteiro: Renata Nogueira da Silva e Andreza Carvalho Ferreira 
Edição de roteiro: Irene do Planalto Chemin e Kelly Silva 

 

 

ABERTURA 
 
[Trilha sonora: música eletrônica com elementos sonoros que remetem a 
economia, como sons de feira e som de cupom fiscal. A música 
permanece ao longo de toda a fala de Kelly] 
 

Kelly: Olá, bem vindos, bem vindas e bem vindes ao Economias Mutantes. Um 

podcast sobre transformações econômicas contemporâneas, pelas lentes da 

antropologia. Eu sou Kelly Silva, antropóloga e professora da Universidade de 

Brasília.  

 

Como tudo na vida, a economia é um fenômeno em constante mutação. Suas 

transformações são consequências de fatos políticos, sociais, ambientais, 

tecnológicos, morais, de mudanças na  infraestrutura, só para citar alguns 

exemplos. Assim, ao longo da nossa série de podcasts provocamos vocês a 

pensar como a economia é alterada por  fatos que estão fora dela. Porque as 

economias são formas mutantes, os formatos dos podcasts de nossa série 

também variam ao longo do tempo. Quem sabe essas estórias nos ajudem a 

imaginar outras possibilidades de economia, provocando mutações nos nossos 

próprios pensamentos? 

 
 



 

No episódio de hoje, chamado de “A vida social dos objetos”, vamos refletir 

sobre o que alterações nos usos e práticas de produção de certas coisas nos 

falam de grandes mudanças nas dinâmicas econômicas. Já pensou no que 

acontece quando um objeto local, como uma colher, uma máscara ou uma 

roupa ou um tecido encontra o mercado global e vira mercadoria? Neste 

episódio, vamos explorar essa questão a partir do tais,  que é tecido produzido 

artesanalmente por mulheres de Timor-Leste, um pequeno país, que ocupa a 

metade de uma ilha entre a Indonésia e a Austrália.  Ao acompanhar a 

trajetória deste tecido, refletimos sobre como ele se transforma ao circular entre 

rituais, comunidades, mercados de turismo e políticas de patrimônio cultural. O 

que muda quando o tais é vendido como lembrança? O que permanece 

quando ele é reconhecido como símbolo identitário e memória coletiva? Vamos 

então mergulhar nessa conversa sobre a vida social dos objetos, suas 

permanências e reinvenções. 

 

[Trilha sonora: cantores e instrumentistas Adadi, de Ataúro, Timor-Leste: 
Sr. Tari Sosé (Aleysu Martins). Kalo Kosé (José), Kaé Koli (Marcelo 
Soares), Koli Kilir (Ermenegildo de Araujo), publicados no CD 
TIMOR-LESTE Musiques Adadi, île d’Atauro] 
 
Renata: Você já reparou que muitos objetos carregam histórias muito maiores 

do que a gente imagina? Não são apenas coisas. Eles circulam, mudam de 

mãos, mudam de sentido e, em alguns casos, chegam até a virar patrimônio da 

humanidade. Muito interessante isso, não é? 

Esse processo, chamado de patrimonialização, é algo muito presente no 

mundo global. Ele envolve instituições, políticas culturais, inventários, listas e 

selos internacionais. Mas, no fundo, o que está em jogo é a tentativa de 

transformar certos artefatos em símbolos coletivos, que representem uma 

comunidade, um país ou até mesmo a humanidade.  

E é aqui que entra o tais, o tecido local de Timor-Leste. O  tais é um fio que 

atravessa a vida social do país.  Ele é feito à mão por mulheres em teares de 

madeira, num longo processo que envolve colher plantas para tingir o algodão, 

 
 



preparar os fios e, pacientemente, tecer desenhos. Cada cor, cada motivo 

bordado no tecido, carrega a marca um grupo étnico-linguístico, atuando como 

espécie de assinatura cultural.  É um saber que mistura técnica, paciência e 

afeto. 

Mas antes de aprofundar  nessa conversa, é importante situar um pouco o 

contexto de onde estamos falando.  Talvez algumas pessoas que nos escutam 

não sabem direito onde se situa esse país!  Timor-Leste é um pequeno país do 

Sudeste Asiático. Ele ocupa a metade leste da ilha de Timor e inclui também 

algumas ilhas menores, como Atauro e Jaco, além do enclave de Oecusse. 

A história do país é marcada por muitas lutas. Primeiro, foram séculos de 

colonização portuguesa, desde o século XVI. Depois, em 1975, veio a invasão 

pela Indonésia, que durou até o fim dos anos 1990. Foi só em 2002, após um 

referendo apoiado pela ONU e um processo de reconstrução difícil, que 

Timor-Leste retomou  sua independência. É nesse contexto de resistência, 

reconstrução e afirmação cultural que o tais, o tecido local de Timor-Leste, se 

configura  como uma costura entre passado, presente e futuro.  

E para essa conversa eu tenho a alegria de receber a Andreza Ferreira, que 

em 2015 realizou uma pesquisa sobre o tema, produto  de sua experiência de 

campo em Timor-Leste em 2014, quando integrou o primeiro grupo de 

estudantes pesquisadores brasileiros do LEEG em missão no país. Juntas, 

vamos pensar o tais como patrimônio que continua a tecer conexões entre 

pessoas, tempos e lugares. 

[Trilha sonora: cantores e instrumentistas Adadi, de Ataúro, Timor-Leste: 
Sr. Tari Sosé (Aleysu Martins). Kalo Kosé (José), Kaé Koli (Marcelo 
Soares), Koli Kilir (Ermenegildo de Araujo), publicados no CD 
TIMOR-LESTE Musiques Adadi, île d’Atauro] 
 

Bloco 1: O Tais em 2015 
 
Renata: Andreza, a sua pesquisa resultou na monografia Transformações do 

tais e transformações pelo tais. Foi uma das primeiras pesquisas que tomou o 

 
 



tais como objeto privilegiado de análise, feita por uma pesquisadora da 

Universidade de Brasília. Conta pra gente: como foi essa experiência de 

campo? 

 
Andreza: Oi Renata, é um prazer estar aqui conversando com você sobre o 

tais. Quando fiz o projeto para a pesquisa, conhecia o tais apenas por fotos. 

Sabia que era um tecido feito de forma totalmente manual, que era tecido 

exclusivamente por mulheres. Quando cheguei em Dili, a capital de 

Timor-Leste, eu estava muito curiosa para ver e conhecer tais. Mas assim que 

cheguei, percebi uma recorrência das pessoas em dizer que não existiam tais e 

tecedeiras na capital, apenas nas montanhas, que é como os timorenses 

nomeiam o interior do país.  

 

Mas, ao mesmo tempo, as pessoas ficavam muito animadas em saber que eu 

queria pesquisar o tais, elas falavam que cada distrito de Timor tinha um tais 

específico. E isso era realmente muito interessante, os tais de Los Palos 

tinham cores castanhas e uma composição que deixava o tecido final bem 

colorido. O tais Marobo tinha contrastes de preto e rosa. Os tais de Oecusse 

tinham técnicas conhecidas como futus de tingimento natural. O tais era um 

componente admirado por todo timorense, era algo que eles reconheciam 

como próprio da cultura.  

 

No primeiro mês em Dili fiquei praticamente buscando o tais. Tinham lojas que 

vendiam produtos de tais, então comecei a visitar as lojas e perguntar para as 

vendedoras onde eu poderia encontrar o tais, e as tecedeiras. Em algumas 

lojas as pessoas repetiam o mesmo, diziam que só nas montanhas. Mas teve 

um dia, que eu entrei em uma loja com uma moça que me disse “eu vou te 

levar onde tem tais e tecedeiras”.  

 

Ela me levou ao espaço Galpão da Alola, uma ONG fundada pela Kirsten 

Gusmão, ex primeira dama de Timor. Quando cheguei lá, fiquei completamente 

encantada, era um espaço na capital mesmo, em Dili, com muitos teares e 

mulheres tecendo em horário comercial. Perguntei para a administradora do 

 
 



espaço, que se chama Ofélia, se eu poderia voltar lá e acompanhar o ritmo da 

produção e felizmente ela disse que sim.  

 

Ofélia tinha muita admiração pelo tais, sua avó tecia. Ela falava português, pois 

em sua geração as pessoas ainda aprenderam português em Timor. Apenas 

depois de 1975, o português foi descontinuado como uma língua nacional, 

depois da invasão da Indonésia. No Galpão da Alola, minha pesquisa foi 

praticamente toda mediada por conversas com Ofélia, não conversei tanto com 

as tecedeiras, pois conversar com uma e não outra era um problema, eu tinha 

que tratar todas igualmente para que não houvesse ressentimentos. Mas 

quando conversava com Ofélia, como ela tinha um cargo diferente delas, elas 

não se ressentiam e assim...  

 

Renata: Na sua monografia você fala muito da importância da Ofélia. O que ela 

e as mulheres do Galpão  significaram na sua experiência etnográfica? 

 
Andreza: Ofélia foi convidada diretamente por Kirsten Gusmão para 

administrar o braço da Alola relacionado com empoderamento financeiro 

feminino. A ideia principal era comprar o tais das mulheres, e a partir dessa 

compra, garantir dinheiro para que elas pudessem ter mais autonomia.  

 

Porém, o tais era um tecido circulado em trocas matrimoniais, e outros eventos 

relacionados ao ciclo de vida. Por ele ser tão importante, vender o tais era algo 

complexo: as primeiras tentativas de compra foram inviáveis, pois as tecedeiras 

queriam vender o tais por 700 dólares, que seria o preço de um búfalo! Essa 

equivalência era feita pelas mulheres pensando no Barlake, as trocas 

matrimoniais de Timor-Leste em que circulavam  Bufálos para um lado e tais 

para o outro. 

 

Assim que entrou na Alola, Ofélia idealizou um sistema para que as mulheres 

compreendesse a entrada do tais no sistema de mercado. Ofélia organizou a 

compra do tais pela Alolo por pesagem. Então a Alola tinha o preço tabelado 

por quilo. As mulheres traziam o tais, colocavam na balança e a partir do peso, 

era calculado o valor.  

 
 



 

Depois da compra eram avaliadas qualitativamente as peças. Os tais mais bem 

elaborados eram separados para serem vendidos inteiros. E os tais que não 

eram tão elaborados eram encaminhados a virarem bolsas e alguns outros 

produtos vendidos pela Alola em algumas lojas na cidade. Toda a venda era 

voltada para o público estrangeiro.  

 

Ofélia mediava a transação do tais tradicional para o tais moderno. Os tecidos 

relacionados com as trocas em ciclos de vida era o tais tradicional, o tais 

presente em bolsas e outros artefatos era o tais moderno.  

 

No galpão também eram confeccionados tais, mas quase sempre as 

confecções feitas lá eram chamadas de “salendas”, que é um tais em um 

formato específico, um formato de cachecol, sabe?. As salendas eram feitas 

para serem circuladas como presentes. As encomendas poderiam vir de 

pessoas, órgãos e outras ONGs. Nas encomendas eram escolhidas as cores 

das linhas, se haveria algum desenho ou palavra. As salendas eram tecidas 

por tecedeiras de vários distritos diferentes.  

 

No Galpão tinham tecedeiras e costureiras. A tecelagem do tais é um 

conhecimento limitado por regras internas familiares, não são todas as 

mulheres que seriam aptas para tecer. Nesse sentido, era interessante 

perceber a divisão de trabalho entre as mulheres. Tinha as que teciam, as que 

costuravam, as que cuidavam de aspectos vitais para o galpão, como a 

comida. Mas todas enrolavam linha. Pois a forma como as linhas eram 

compradas eram incompatíveis com o tear. Então, era necessário pegar a 

linha, que vinha num carretel e enrolar de forma a fazer um novelo circular. Eu 

também enrolava linha durante o período que ficava em campo.  

 
[Trilha sonora: cantores e instrumentistas Adadi, de Ataúro, Timor-Leste: 
Sr. Tari Sosé (Aleysu Martins). Kalo Kosé (José), Kaé Koli (Marcelo 
Soares), Koli Kilir (Ermenegildo de Araujo), publicados no CD 
TIMOR-LESTE Musiques Adadi, île d’Atauro] 
 

 
 



Bloco 2: Do Tais como Dádiva ao Mercado 
 
Renata: De 2015 até hoje, o tais foi ganhando novos lugares e significados, né 

Andreza? Na sua monografia, você mostra como ele circulava principalmente 

dentro do regime da dádiva,  que é um conceito de um antropólogo francês 

muito clássico, o Marcel Mauss. O regime da dádiva é um sistema de trocas, 

baseado em afeto, reciprocidade e sociabilidade.  E sabe onde a gente nota 

isso de forma incrível? Nas trocas do casamento. As famílias não estão só 

casando os filhos; elas estão firmando uma aliança que não termina no dia da 

festa, mas que cria laços pra vida toda. 

 

Por exemplo, a família do noivo entrega presentes à família da noiva, como 

animais ou outros objetos de valor simbólico e recebe em troca itens como o 

tais. Mais do que uma transação, essas trocas funcionam como um modo de 

tecer alianças, reforçando vínculos sociais. Mas, essas trocas também tem 

obrigações simbólicas, porque não é dar, receber e retribuir apenas os bens, 

mas as próprias relações sociais, o reconhecimento e a continuidade dessas 

relações.​

​

Hoje, além desse papel ritual e comunitário, o tais também aparece em outros 

contextos, inclusive no mercado. Então, Andreza, como você percebe essa 

ampliação de sentidos e possibilidades do tais na vida social?   

 
Andreza: Então, a Ofélia tinha a ansiedade de modernizar o tais, pois não via 

pessoas aproveitando o tais como um tecido. Aí ela  pensou: e se fizessemos 

roupas de tais? Saias, vestidos? Para que as pessoas usem o tais em seus 

cotidianos e não apenas em momentos cerimoniais. Assim, logo após a 

restauração da independência, Ofélia fez um ateliê para trabalhar assim. 

Kirsten, a primeira dama na época, viu seu trabalho e a convidou para 

promover essas mudanças de forma maior na ONG Alola.  

 

Outras ONG e outras lojas replicaram o que ocorria na Alola e se engajaram 

em produzir objetos feitos de tais para o mercado. Essa ampliação de horizonte 

sobre a vida social do tais foi de forma muito peculiar, sendo sempre associada 

 
 



ao empoderamento de mulheres. Então cada peça disponível no mercado tinha 

uma etiqueta que narrava que aquela peça foi produzida por mulheres e sua 

compra se reverteria para grupos que empregam essas mulheres.  

 

Quando estive em Timor em 2014, o tais era protagonista de vários processos. 

Era muito comum encontrar lojas que vendiam objetos feitos de tais, não só da 

Alola, mas de outras ongs. Havia brincos, cadernos, diademas, acessórios para 

cabelo, bolsas e outras peças. Ao mesmo tempo, também era possível 

encontrar exposições de tais, no museu da Independência. A Ong Timor- Aid 

também tinha um acervo. 

 

[Trilha sonora: cantores e instrumentistas Adadi, de Ataúro, Timor-Leste: 
Sr. Tari Sosé (Aleysu Martins). Kalo Kosé (José), Kaé Koli (Marcelo 
Soares), Koli Kilir (Ermenegildo de Araujo), publicados no CD 
TIMOR-LESTE Musiques Adadi, île d’Atauro] 
 

BLOCO 3: Patrimonialização 
 
Andreza: Renata, agora vamos falar um pouco da sua pesquisa! Você esteve 

em Timor em 2025. Me conta um pouco como foi sua experiência de campo e 

sua pesquisa? 

 
Renata: Minha pesquisa foi muito, muito transformadora. E, Andreza, assim 

como você em 2014, eu também tive a oportunidade de conviver com as 

tecelãs no contexto de produção do tais. Além disso, acompanhei de perto 

feiras e exposições onde o tais era o protagonista. 

Não é só um tecido; é uma complexidade que a gente só percebe na prática. 

Pra começar, tecer o tais exige um condicionamento do corpo muito específico, 

exige concentração total para fiar as linhas e para que a trama saia perfeita. 

Esse saber-fazer ancestral envolve uma série de ações interligadas: desde 

conseguir a matéria-prima local e fazer os tingimentos naturais, até o ato de 

tecer em si. Tudo isso se junta e revela o conjunto de relações e 

conhecimentos que são necessários para que esse tecido incrível exista. 

 
 



Andreza: Você me falou que a sua nova pesquisa trata da patrimonialização 

das imaterialidades. E quais seriam, na sua visão, os impactos dessa 

patrimonialização? 

 

Renata: Eu notei que esse processo de valorização se intensificou demais, 

especialmente depois que o taís foi reconhecido como Patrimônio Cultural 

Imaterial pela UNESCO em 2021. 

Pra quem tá ouvindo, patrimônios imateriais são aqueles que você não 

consegue tocar, mas consegue sentir e ver o resultado. Pensa assim: não é a 

igreja (o prédio, o material), mas sim a Festa do Divino (a dança, o ritual, a 

tradição). É a prática em si! A UNESCO diz que são as tradições, as 

expressões e os conhecimentos que uma comunidade vê como parte da sua 

história. Isso inclui rituais, culinária, e, no nosso caso, a tecelagem do taís. 

A patrimonialização do tais adiciona uma camada significativa à sua biografia 

cultural, ampliando os sentidos que ele carrega. Com o reconhecimento oficial 

e a inserção no mercado, o tais começou a ganhar novas dimensões em 

Timor-Leste: além de símbolo cultural, se tornou também um produto 

econômico. É nesse contexto que entra a Rede Soru Na’in.. 

 

ANDREZA: O que mais te chamou a atenção na atuação da Rede Soru Na'in e 

como isso se conecta com o estudo que você está desenvolvendo sobre o 

taís? 

RENATA: A Rede Soru Na'in (que em tétum significa 'tecedeira') é um produto 

direto desse processo de patrimonialização, sabe? Ela foi criada justamente 

para garantir que a produção continue e que haja desenvolvimento econômico 

para quem faz o taís. Tanto que os tecidos  deles têm uma etiqueta com o 

símbolo da Rede Soru Na'in, que é uma marca de autenticidade, valorizando a 

autoria e a história de cada tecelã. 

Associações de mulheres, como a Soru Na'in, têm um papel central nisso. Elas 

atuam para preservar o conhecimento, dar visibilidade, garantir a qualidade e 

promover a sustentabilidade econômica das tecelãs. A Rede foi formalizada em 

 
 



2023 pelo Ministério da Justiça de Timor-Leste e reúne centenas de tecelãs nos 

municípios. 

Eles estimulam e oferecem cursos para essas mulheres: não só para 

aperfeiçoar técnicas e usar matéria-prima local e tingimentos naturais, mas 

também em gestão, organização de orçamentos e como posicionar melhor os 

produtos nos mercados (nacionais e internacionais). 

Um ponto importante: a loja da Rede em Dili funciona como uma vitrine 

comercial, conectando as tecelãs rurais a públicos maiores, garantindo que o 

produto seja autêntico e o retorno econômico justo. A Rede, inclusive, luta 

contra as imitações de taís, especialmente produtos importados e baratos que 

copiam os padrões de Timor. 

Essa atuação da Rede Soru Na'in se conecta perfeitamente com meu estudo, 

porque ela evidencia os pontos de tensão entre o local (as tecelãs, as histórias, 

o trabalho manual) e o global (o mercado, o reconhecimento internacional, a 

patrimonialização formal). 

ANDREZA: Você que está nos escutando, já imaginou que não apenas as 

pessoas têm uma vida social, mas as coisas, os objetos, também adquirem 

uma história social ao longo de sua trajetória? 

RENATA: Andreza, é interessante você perguntar isso! Você sabia que a 

patrimonialização do taís, reconhecido pela UNESCO em 2021, surgiu em 

grande parte por causa da circulação de tecidos piratas chineses no mercado 

local? Esse contexto mostra como a trajetória do taís vai além das práticas 

locais. 

E é aí que entra a ideia da "vida social das coisas"! Tem um antropólogo, o 

Arjun Appadurai, que fala exatamente isso: assim como a gente, os objetos têm 

uma biografia que é moldada por interações e transações. É o que acontece 

com o taís, que transita entre contextos culturais e econômicos diferentes. 

Essa trajetória se torna ainda mais complexa quando o taís circula entre o 

regime da dádiva (baseado na reciprocidade e laços sociais) e o regime de 

mercado (voltado para o valor econômico). 

 
 



Tudo isso tem muitos impactos na vida das tecelãs e do próprio taís. Primeiro, 

a patrimonialização fortalece a visibilidade e o reconhecimento do trabalho 

delas, especialmente das pessoas mais velhas. Ao mesmo tempo, o taís passa 

a circular em novos contextos: não é só mais um objeto ritual, ele vira um 

produto econômico, um símbolo de identidade e até atrativo turístico. 

Esse "tornar-se objeto turístico" muitas vezes traz adaptações, como a 

modificação de motivos originais para atender à lógica do mercado. É por isso 

que iniciativas como a Rede Soru Na'in são vitais: elas ajudam a equilibrar a 

preservação da autenticidade com as novas possibilidades do taís. 

Pra fechar, o que acontece com o taís em Timor-Leste não é exclusivo de lá. 

Patrimonializar artefatos é uma prática comum no nosso tempo. Aqui no Brasil, 

a gente vê isso com o artesanato de povos originários: cestos, cerâmicas e 

têxteis que ganham reconhecimento oficial, entram em feiras e mercados e 

circulam para além do dia a dia das comunidades. 

Tem um artigo que  você e a Kelly Silva publicaram em (2016), que é intitulado 

“A objetificação da cultura para construção nacional em Timor-Leste: 

Perspectivas a partir de coleções de tais”. A patrimonialização do tais vai além 

de sua preservação: ela transforma o tecido em um símbolo de identidade 

nacional. Analisando coleções organizadas por ONGs como Alola e Timor-Aid, 

vocês mostram como esses objetos culturais passam a responder a 

preocupações de construção nacional, desde a valorização da igualdade de 

gênero e o reconhecimento social até a geração de renda e o fortalecimento do 

patrimônio cultural, tanto material quanto imaterial. 

 

A  análise do tais em Timor-Leste oferece insights valiosos para compreender 

como a patrimonialização e a objetificação da cultura afetam a vida social e 

econômica de comunidades em diferentes contextos. Esses processos, embora 

específicos, têm semelhanças que merecem atenção e reflexão crítica. 

 

[Trilha sonora: cantores e instrumentistas Adadi, de Ataúro, Timor-Leste: 
Sr. Tari Sosé (Aleysu Martins). Kalo Kosé (José), Kaé Koli (Marcelo 
Soares), Koli Kilir (Ermenegildo de Araujo), publicados no CD 

 
 



TIMOR-LESTE Musiques Adadi, île d’Atauro] 
 
Renata: Andreza, muito obrigada por essa conversa. Foi muito interessante 

colocar nossas pesquisas em diálogo, acompanhando de certa forma essa a 

passagem de um objeto de dádiva a um patrimônio cultural. 

 

Andreza: Agradeço o convite, Renata. 

 
FECHAMENTO 
 
[Trilha sonora: música eletrônica com elementos sonoros que remetem a 
economia, como sons de feira e som de cupom fiscal. A música 
permanece ao longo de toda a fala de Kelly] 
 
Kelly: Você acabou de ouvir o Podcast Economias Mutantes, uma produção do 

Laboratório de Estudos em Economias e Globalizações, vinculado ao 

Departamento de Antropologia da Universidade de Brasília. O episódio de hoje 

“A Vida Social dos Objetos” é produto das pesquisas realizadas por Renata 

Nogueira da Silva e Andreza Carvalho Ferreira, sob orientação de Kelly Silva. A 

pesquisa é fruto de fomento do Fundo de Apoio à Pesquisa do Distrito Federal 

(FAP-DF); Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico 

(CNPQ); e Comissão de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(CAPES). Contamos ainda com o valioso apoio da Universidade Nacional 

Timóteo Rosai por meio dos professores Antero Benedito da Silva e Tereza 

Tan, a quem agradecemos muito. Somos gratas também ao suporte oferecido 

pela Rede Soronai, Timorede, Alola Foundation, Sra. Maria do Céu Lopes, Sra. 

Ofélia Napoleão, Mana Grazi, Maninês e todos e todas interlocutores de 

nossas investigações que generosamente nos permitem conhecer melhor o 

mundo pela vida compartilhada com eles e elas. Se quiser saber mais sobre os 

trabalhos do LEEG, acesse o nosso site: www.leeg.dan.bsb.br. Ou ainda, 

nosso perfil no Instagram: @leeg.unb. Na descrição desse episódio, no site do 

LEEG, você encontra sua transcrição completa e materiais referentes ao tema. 

A apresentação e roteiro do episódio foram elaborados por Renata Nogueira da 

Silva e Andreza Carvalho Ferreira, sob orientação de Kelly Silva e Irene do 

 
 

http://www.leeg.dan.bsb.br


Planalto Chemin; a edição de roteiro, edição de áudio, sonoplastia e finalização 

é de Irene do Planalto Chemin; a música tema do nosso podcast é de Fábio 

Popinigis; a narração foi gravada no estúdio da Subsecretaria de Formação 

Continuada (EAPE), da Secretaria de Educação do Distrito Federal, a quem 

agradecemos muito pelo apoio; a identidade visual do nosso podcast é de 

Rafael Carón; a comunicação e divulgação do nosso podcast tá sob 

responsabilidade de Irene do Planalto Chemin; a coordenação geral do podcast 

Economias Mutantes é de Kelly Silva. Obrigada por nos escutar até aqui. 

 
 


