
 

  
Podca$t Economia$ Mutante$ 

Laboratório de Estudos em Economias e Globalizações 
Episódio #4: Serviços ecossistêmicos 

Roteiro: Ivis Lima 
Edição de roteiro: Irene do Planalto Chemin e Kelly Silva 

 

 

ABERTURA 
 
[Trilha sonora: música eletrônica com elementos sonoros que remetem a 
economia, como sons de feira e som de cupom fiscal. A música permanece ao 
longo de toda a fala de Kelly] 
 

Kelly: Olá, bem vindos, bem vindas e bem vindes ao Economias Mutantes. Um 

podcast sobre transformações econômicas contemporâneas, pelas lentes da 

antropologia. Eu sou Kelly Silva, antropóloga e professora da Universidade de 

Brasília.  

 

Como tudo na vida, a economia é um fenômeno em constante mutação. Suas 

transformações são consequências de fatos políticos, sociais, ambientais, 

tecnológicos, morais, de mudanças na  infraestrutura, só para citar alguns 

exemplos. Assim, ao longo da nossa série de podcasts provocamos vocês a pensar 

como a economia é alterada por  fatos que estão fora dela. Quem sabe essas 

estórias nos ajudem a imaginar outras possibilidades de economia, provocando 

mutações nos nossos próprios pensamentos? 

 



 

No episódio de hoje, o Economias Mutantes nos convida a pensar como a economia 

vem se transformando diante da crise ambiental. Guiados por Ivis Lima, vamos 

refletir sobre o  que tem sido chamado de  serviços ecossistêmicos e  pagamento 

por serviços ambientais: afinal, a natureza presta serviços? Quem paga por isso? E 

quem vende? Ao longo da nossa conversa, ele mostra como esses arranjos não são 

apenas instrumentos de mercado, mas também formas de reconhecer o trabalho 

histórico de comunidades que lidam com a natureza. O episódio  nos provoca  a 

refletir sobre os limites e as possibilidades de pensar a natureza e as pessoas em 

termos de serviços. O nosso episódio tem como base as pesquisas que vêm sendo 

realizadas pelo Ivis Chagas Lima entre 2023 e 2025.  

 

[Trilha sonora: Alex Figueira - Sofoco] 
 

Ivis: Essa é uma discussão que chama atenção pra própria forma que a gente 

concebe a produção de valor econômico na nossa sociedade. Você aí que tá 

escutando, já parou pra pensar que uma floresta pode ser vista como uma usina de 

serviços que sustentam nossa vida? e quem mantém ela em pé está prestando um 

importante serviço pra sociedade? 

 

Embora essas questões pareçam relativamente simples, elas levantam uma série 

de debates que eu vou traçar ao longo do episódio.​

 

[Trilha sonora: Alex Figueira - Sofoco] 
 

Bloco 1: Contexto histórico e definições 
 

Ivis: Esse debate sobre serviços ecossistêmicos se conecta a uma grande 

transformação na teoria econômica entre os séculos XIX e XX. 

 

Na chamada economia política clássica, com autores como Adam Smith, David 

Ricardo e Karl Marx, a natureza era vista como algo com valor de uso, porque ela 

satisfaz necessidades humanas materiais e mentais. Mas, no processo produtivo, 

era apropriada de forma gratuita, e só adquiria valor de troca depois de ser 



 

transformada pelo trabalho humano e de receber um preço no mercado. Em outras 

palavras: o valor de troca nascia da produção, tendo o trabalho como referencial. 

 

Com a virada para a economia neoclássica ou marginalista, representada por 

nomes como William Jevons, Carl Menger e Léon Walras, a lógica mudou. O valor 

de troca não estava mais no trabalho, mas na utilidade percebida por cada 

indivíduo. Assim, o valor de troca passou a ser definido pela disposição individual a 

pagar por alguma coisa, ou seja, pela relação entre consumo e utilidade subjetiva. 

Enquanto a economia política clássica entendia o valor como algo qualitativo, ligado 

ao trabalho, a neoclássica passou a tratá-lo como algo quantitativo, diretamente 

associado ao preço, naturalizando o dinheiro como representação do valor. 

 

A escolha do dinheiro como medida de valor se apoiava na ideia de que ele é 

neutro, objetivo e impessoal, como se estivesse afastado das influências sociais e 

culturais. O grande poder do dinheiro, nessa visão, é ser um equivalente geral: algo 

capaz de trocar qualquer coisa por qualquer outra. Ele transforma a pergunta “o 

quê?” em “quanto?”. Em outras palavras, converte qualidades em quantidades. 

 

A ideia de serviços ecossistêmicos surge baseada nessa discussão. 1997 foi o ano 

em que houve as publicações mais relevantes sobre esse tema. Depois de décadas 

de discussões sobre crise ambiental e desenvolvimento sustentável, um conjunto de 

autores estavam questionando a forma como a gente entende economia, sugerindo 

que as contribuições dos ecossistemas para economia poderia ser na escala de 

trilhões de dólares. 

 

Isso foi sistematizado no início dos anos 2000 com uma iniciativa global chamada 

Avaliação Ecossistêmica do Milênio. Esse relatório trouxe definições importantes e 

consolidou o conceito de serviços ecossistêmicos. Ali, a natureza aparece não 

apenas como provedora de funções ecológicas para o nosso bem-estar, como 

regulação climática, absorção de carbono pelas florestas, polinização das abelhas, 

qualidade da água ou a espiritualidade ligada ao ambiente. A ideia central era que o 

desempenho dessas funções equivale à prestação de serviços. Com isso, ao atribuir 

um valor monetário a esses serviços, seria possível tomar decisões mais racionais 

sobre o uso dos recursos naturais. 



 

 

A lógica é: se todos os termos da escolha forem comparáveis em dinheiro, a gente 

consegue calcular custos e benefícios e evitar decisões que comprometam a base 

da produção econômica. Mas, por trás disso, há uma suposição importante, a de 

que as pessoas são indivíduos extremamente calculistas, sempre prontos a 

maximizar seus benefícios monetários. Nesse raciocínio, só a internalização dos 

custos monetários da degradação ambiental poderia tornar a destruição da natureza 

menos vantajosa do que a sua conservação.  

 

É importante deixar claro que os serviços não são a natureza em si. A ideia de 

ecossistema remonta à ideia de sistema, de coisas conectadas e interdependentes, 

mas a ideia de serviços remonta a coisas independentes que são negociadas entre 

indivíduos em um mercado. Por isso, o uso desse conceito é uma metáfora e sua 

operação social só pode existir por meio de grandes abstrações que transformam 

fluxos ecológicos em unidades mensuráveis não apenas por números, mas pelo 

dinheiro. Ou seja, existe uma enorme simplificação de uma realidade extremamente 

complexa. Uma floresta não é um conjunto de serviços particulares, e não tem como 

modo de uso da terra gerar só um serviço particular e mensurável. 

 

E é justamente aí que começam alguns dos debates mais críticos sobre esse 

modelo, principalmente na sua principal forma de implementação, o chamado 

“Pagamento por Serviços Ambientais”, conhecido pela sigla PSA. 

 

[Trilha sonora: Alex Figueira - Sofoco] 
 

Bloco 2: Serviços ecossistêmicos como nova configuração econômica 

 

Ivis: Bom, até aqui falamos de serviços ecossistêmicos, que são os benefícios 

providos diretamente pela natureza. Mas existe uma diferença importante: os 

serviços ambientais. Eles não vêm da natureza em si, e sim de atividades humanas 

voltadas à recuperação, manutenção ou melhoria do meio ambiente, justamente 

para que os serviços ecossistêmicos continuem existindo. É nesse ponto que surge 

o instrumento do Pagamento por Serviços Ambientais. Um dos pesquisadores mais 

influentes nessa área, o economista-ecológico Roldan Muradian, professor da 



 

Universidade Federal Fluminense, define o PSA como um arranjo de transferência 

de recursos entre atores que alinha decisões de uso da terra com os interesses 

sociais ou privados de manejo dos recursos naturais. 

 

Na teoria, o PSA deveria funcionar como um instrumento de mercado, em que o 

dinheiro, de forma neutra, serviria como incentivo para que as pessoas tomassem 

decisões mais ecológicas de uso da terra. Mas, na prática, Muradian chama a 

atenção para outra dimensão: esses arranjos nunca são apenas de mercado. Eles 

estão sempre enraizados em valores, percepções, moralidades e entendimentos 

sociais que extrapolam o mercado e a lógica monetária. Várias pesquisas 

antropológicas reforçam esse ponto. Muitas pessoas cuidam da natureza por razões 

que não têm nada a ver com dinheiro, como motivos culturais, espirituais, 

identitários ou mesmo comunitários. Essas outras motivações são cada vez mais 

instrumentalizadas em arranjos de governo para a proteção ambiental. 

 

De certa forma, o PSA  também aparece como um novo modo de incluir populações 

historicamente marginalizadas na sociedade de mercado. E sem fazer um juízo de 

valor prévio sobre a efetividade disso, pelo menos no nível do discurso os 

agricultores familiares, comunidades tradicionais e povos indígenas, que sempre 

desempenharam atividades de cuidado e manejo da natureza sem remuneração, 

passam a ser reconhecidos como prestadores de serviços e, nesse movimento, o 

PSA transforma práticas antes entendidas como modos de vida ou como 

responsabilidades coletivas em atividades equiparadas ao trabalho formal. Essa 

inclusão pode gerar muitos efeitos, e a mercantilização de práticas e coisas é um 

deles, mas também responde a demandas da própria sociedade de reconhecimento 

de algumas atividades sociais como econômicas ou importantes para a manutenção 

da economia mais geral. 

 

[Trilha sonora: Babadok,gongs.voices - Tutuala 01, gravador por Ros Dunlop] 
 

Ivis: Um caso emblemático é o tara bandu, em Timor-Leste, que se trata de um 

ritual que estabelece proibições de uso sobre determinados ecossistemas e prevê 

sanções sociais e espirituais para quem desrespeitar as regras.  

 



 

[Trilha sonora: Babadok,gongs.voices - Tutuala 01, gravador por Ros Dunlop] 
 

Ivis: Ele tem sido utilizado para permitir a regeneração da fauna e dos recursos 

naturais. Por exemplo, se um rio estiver sofrendo com pesca excessiva, o tara 

bandu pode impor a suspensão dessa atividade, garantindo tempo para sua 

recuperação. 

 

[Trilha sonora: Babadok,gongs.voices - Tutuala 01, gravador por Ros Dunlop] 
 

Ivis: Nessa prática, iniciativas governamentais se articulam com autoridades locais 

e espirituais, ou seja, combinam dimensões humanas e não-humanas. Alguns 

autores têm interpretado o tara bandu como uma forma de serviço ambiental. Nesse 

sentido, a geógrafa Lisa Palmer, professora da Universidade de Melbourne, mostra 

que, em Timor-Leste, o tara bandu também foi incorporado em iniciativas ligadas 

aos mercados de carbono. 

 

Diferente da lógica da maximização monetária, da internalização de custos ou da 

racionalidade de mercado, aqui o que ganha força é o poder moral e espiritual do 

ritual. Ele é mobilizado, por exemplo, para imobilizar florestas de mogno — 

chamadas em tétum, língua local do Timor Leste, de ai-mahoni —, uma espécie 

localmente adaptada e com alto potencial de captura de carbono. Nesse processo, 

não são apenas contratos ou cálculos financeiros que importam, mas comunicações 

e negociações com ancestrais também fazem parte da forma como essas florestas 

são protegidas. Os antropólogos que pesquisam em Timor-Leste tem elaborado 

mais sobre isso. Eu estou aqui com o antropólogo Daniel Semião que vai falar um 

pouco mais sobre. 

 

Daniel: Pois é, Ivis, esse tema do tara bandu é muito interessante, porque ele tem 

sido usado já há muito tempo em Timor Leste como uma forma de controle e 

organização social. Originalmente é um ritual da população nativa de Timor, com 

variações locais muito grandes. Timor é um país que tem mais de 25 idiomas, uma 

diversidade cultural enorme, mas é muito comum entre todos eles esse ritual que 

era e é ligado a uma crença nos ancestrais e nos espíritos da terra. Você precisa 



 

regularmente fazer esse ritual em honra aos espíritos daquela terra e durante esse 

período algumas atividades ficam proibidas. 

 

E essa vinculação e a força que vem dessa vinculação com a crença nos espíritos 

da terra e no poder dos ancestrais, foi percebida já no tempo do governo colonial 

português e que usava o tara bandu como um mecanismo para fazer valer 

proibições de outra ordem, não só ambiental, mas de regulação mesmo dos 

conflitos da vida social. E hoje o Estado Timorense faz isso também. Uma parte 

significativa é, como você bem tá apontando aqui, voltada à preservação ambiental, 

mas os municípios de Timor tem tara bandus bastante elaborados com proibições 

que vão desde brigas, violência doméstica e comportamentos e condutas que se 

consideram foram inaceitáveis, elas são especificadas e depois ritualmente oficiada 

a sua proibição. E a ideia é que com essa proibição ritualizada, as pessoas vão 

cumprir mais o que tá ali proibido. 

 

[Trilha sonora: Babadok,gongs.voices - Tutuala 01, gravador por Ros Dunlop] 
 

Ivis: O caso do tara bandu é emblemático porque mostra um ritual dialogando 

diretamente com uma das engrenagens mais globais e abstratas da atualidade: o 

mercado de carbono. Enquanto o mercado global vê o carbono como um ativo que 

pode ser negociado em bolsas, no tara bandu a proteção da floresta é garantida por 

compromissos coletivos e até por negociações com ancestrais. 

 

Esse contraste é importante porque mostra que a ideia de serviço ecossistêmico 

não é homogênea. Ela pode ser apropriada e ressignificada em diferentes 

contextos. Ao mesmo tempo em que temos a racionalidade mercantil buscando 

uniformizar métricas, temos práticas locais que introduzem outras lógicas no 

processo de conservar e valorizar a natureza. 

 

Quando se fala de PSA, se tem vantagens como reconhecer o valor da natureza e 

gerar incentivos concretos para a conservação. Mas o risco também é evidente: 

reduzir a natureza apenas a números e mercados, deixando de lado outras formas 

de valor que não cabem na lógica monetária. 

 



 

Bloco 3: Reflexão crítica e fechamento 
 
[Trilha sonora: Alex Figueira - Sofoco. A música permanece ao longo da fala 
de Ivis] 
 

Ivis: O que esse debate nos mostra é que estamos diante de uma tentativa de 

reorganizar a economia para lidar com a crise ambiental. Mas, ao mesmo tempo, 

fica a pergunta: será que essa é uma verdadeira nova configuração econômica ou 

apenas mais uma adaptação do mercado para seguir funcionando? até que ponto o 

PSA representa um reconhecimento justo do valor da natureza e do trabalho das 

pessoas, e até que ponto ele corre o risco de transformar relações de cuidado em 

simples números de mercado? 

 

Pensar em serviços ecossistêmicos e em pagamentos por serviços ambientais é, 

sem dúvida, uma inovação. Mas não é apenas uma questão técnica de cálculo e 

gestão. É também uma questão política, ética e até mesmo religiosa que envolve 

disputas de valores, interesses e formas de viver. E eu deixo essa reflexão final: até 

que ponto o valor da natureza cabe em números? e até onde o dinheiro é o melhor 

incentivo para a conservação ambiental? 

 

[Trilha sonora: Alex Figueira - Sofoco] 
 
FECHAMENTO 
 
[Trilha sonora: música eletrônica com elementos sonoros que remetem a 
economia, como sons de feira e som de cupom fiscal. A música permanece ao 
longo de toda a fala de Kelly] 
 
Kelly: Você acabou de ouvir o Podcast Economia$ Mutante$, uma produção do 

Laboratório de Estudos em Economias e Globalizações, vinculado ao Departamento 

de Antropologia da Universidade de Brasília. O episódio de hoje “Novas 

configurações econômicas e Serviços Ecossistêmicos” é produto das pesquisas 

realizadas por Ivis Fabiano Chagas Lima, sob orientação de Gustavo Lins Ribeiro. A 

pesquisa é fruto de fomento do Fundo de Apoio à Pesquisa do Distrito Federal 



 

(FAP-DF); Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPQ); 

e Comissão de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). Se quiser 

saber mais sobre os trabalhos do LEEG, acesse o nosso site: www.leeg.dan.bsb.br. 

Ou ainda, nosso perfil no Instagram: @leeg.unb. Na descrição desse episódio, no 

site do LEEG, você encontra sua transcrição completa e materiais referentes ao 

tema. A apresentação e roteiro do episódio foram elaborados por Ivis Fabiano 

Chagas Lima, sob orientação de Kelly Silva e Irene do Planalto Chemin; a edição de 

roteiro, edição de áudio, sonoplastia e finalização é de Irene do Planalto Chemin; a 

música tema do nosso podcast é de Fábio Popinigis; a narração foi gravada no 

estúdio da Subsecretaria de Formação Continuada (EAPE), da Secretaria de 

Educação do Distrito Federal, a quem agradecemos muito pelo apoio; a identidade 

visual do nosso podcast é de Rafael Carón; a comunicação e divulgação do nosso 

podcast tá sob responsabilidade de Irene do Planalto Chemin; a coordenação geral 

do podcast Economias Mutantes é de Kelly Silva. Até a próxima. 

http://www.leeg.dan.bsb.br

	 
	Bloco 1: Contexto histórico e definições 
	Bloco 2: Serviços ecossistêmicos como nova configuração econômica 
	 
	Bloco 3: Reflexão crítica e fechamento 

