
 

  
Podca$t Economia$ Mutante$ 

Laboratório de Estudos em Economias e Globalizações 
Episódio #5: Formas imemoriais de economia 

Roteiro: Daniel Simião 
Edição de roteiro: Irene do Planalto Chemin e Kelly Silva 

 

 

ABERTURA 
 
[Trilha sonora: música eletrônica com elementos sonoros que remetem a 
economia, como sons de feira e som de cupom fiscal. A música permanece ao 
longo de toda a fala de Kelly] 
 

Kelly: Olá, bem vindos, bem vindas e bem vindes ao Economias Mutantes. Um 

podcast sobre transformações econômicas contemporâneas, pelas lentes da 

antropologia. Eu sou Kelly Silva, antropóloga e professora da Universidade de 

Brasília.  

 

Como tudo na vida, a economia é um fenômeno em constante mutação. Suas 

transformações são consequências de fatos políticos, sociais, ambientais, 

tecnológicos, morais, de mudanças na  infraestrutura, só para citar alguns 

exemplos. Assim, ao longo da nossa série de podcasts provocamos vocês a pensar 

como a economia é alterada por  fatos que estão fora dela. Quem sabe essas 

estórias nos ajudem a imaginar outras possibilidades de economia, provocando 

mutações nos nossos próprios pensamentos? 

 



 

Quando falamos Vamos em economia, logo pensamos em dinheiro, mercado, 

produtividade. Mas e se existissem formas de produzir e circular valor que não 

passam pelo dinheiro? Nesse episódio, o antropólogo Daniel Simeão nos leva a 

Timor Leste para compreender as trocas rituais entre casas, um sistema que articula 

parentesco, moralidade e circulação de riqueza. 

 

Nessas práticas, dar e receber não são apenas gestos simbólicos, é o que mantém 

viva a própria comunidade. Através de rituais como core e meta, as casas trocam 

búfalos, arroz, tecidos e palavras, reafirmando alianças e controlando o acúmulo de 

bens. Para o estado moderno, essas práticas parecem antieconômicas, mas Daniel 

mostra que nelas está uma lógica própria de equilíbrio e redistribuição, uma 

economia moral que sustenta famílias inteiras que não conseguem se inserir 

plenamente na sociedade de mercado. 

 

[Trilha sonora: Basic Curiosity, de Blue Dot Sessions] 
 

Bloco 1: As casas e o valor das trocas 
 

Daniel Simião: Vocês já conhecem Timor-Leste do episódio sobre o tais, o tecido 

tradicional de lá, de que a Andressa e a Renata falaram aqui. Também o Ivis trouxe 

Timor ao falar de um ritual importante para a preservação ambiental por lá, o 

Tarabandu. Timor-Leste é um dos mais recentes países do mundo. Teve sua 

independência reconhecida em 2002, depois de 24 anos de ocupação indonésia e 

mais de 300 anos de colonização portuguesa. Por conta dessa experiência colonal 

em comum, eles olham para o Brasil como seu irmão mais velho. 

 

Pois é, esse nosso irmão mais novo tem muitos desafios. Embora seja um Estado 

moderno, incluído em uma economia de mercado, a vida das pessoas gira muito em 

torno de suas aldeias natais. E ali, todo mundo pertence a uma casa de origem, 

chamada de uma lisan. 

 

Essas casas não são as casas de moradia — são como as casas reais, de que 

família você vem e a que família pertence. E são famílias ampliadas que reúnem 

https://freemusicarchive.org/music/Blue_Dot_Sessions/transistor-radio/basic-curiosity/


 

parentes, antepassados e toda uma história de alianças com outras casas. Quando 

alguém se casa, cria-se um laço entre duas casas: 

 

●​ a casa do marido se chama manefoun (“casa nova”), tomadora de mulher; 

●​ a casa da esposa se chama umane (“casa velha”), doadora de mulher. 

 

Essas casas trocam presentes que simbolizam o vínculo entre elas: búfalos, 

cabritos, porcos, tecidos (tais), dinheiro. E definem a posição de cada casa nessa 

relação: A casa do marido tem que dar porcos e dinheiro, a da esposa, tecido e 

búfalos. 

 

[Trilha sonora: Nabu - RD1-054-Liquica_02.mp4 (Liquica), de Ros Dunlop 
(collector), 2009. MP4. at catalog.paradisec.org.au]   
 

Daniel: Mas o importante mesmo é que nada fica parado. Os bens circulam entre as 

casas, e é isso que mantém a paz e o equilíbrio social. 

 

Os rituais de troca — as lia — são acontecimentos constantes nas aldeias. 

Casamentos, reconciliações, mortes e colheitas sempre envolvem alguma lia. Uma 

das mais importantes delas é o koremetan, o ritual que marca o fim do luto e o 

retorno da casa à vida. Nessa festa, a casa de um morto recebe todos aqueles que 

casaram com mulheres da Casa. E eles devem trazer os bens que lhes cabem: se 

você deu mulheres para aquela casa, porcos e tecidos, se você casou com 

mulheres daquela casa, búfalos e cabritos. 

 

Durante três ou quatro dias, a aldeia inteira se mobiliza. Os mais velhos negociam 

as obrigações; os jovens cuidam dos abates e das fogueiras; as mulheres 

alimentam todos sem descanso. Enquanto isso, as casas aliadas trazem oferendas 

— arroz, porcos, cestos, dinheiro — e tudo é registrado e exposto publicamente. 

Dar é muito mais do que um gesto simbólico: é um ato moral. Quem dá cria um 

compromisso; quem recebe assume uma responsabilidade. E essa dívida nunca se 

encerra: ela mantém o vínculo entre as casas, como se fosse um fio que liga as 

pessoas ao longo das gerações. 

 

https://catalog.paradisec.org.au/collections/RD1/items/054/essences/1033152
http://catalog.paradisec.org.au


 

[Trilha sonora: Nabu - RD1-054-Liquica_06.mp4 (Liquica), de Ros Dunlop 
(collector), 2009. MP4. at catalog.paradisec.org.au]   
 

Bloco 2: O Koremetan e a tensão com a economia moderna 

 

Daniel: Um koremetan pode reunir mais de quarenta famílias e movimentar até dez 

mil dólares. Do lado manefoun, os que casaram com mulheres da casa do falecido, 

cada grupo contribui com cerca de 300 a 700 dólares, o que, para padrões locais, é 

muito dinheiro. Mas o importante é entender para onde esse dinheiro vai. 

 

Digo isso porque desde há uns dez anos ouvimos críticas de sujeitos  do Estado 

timorense que dizem que esses rituais são um problema para o desenvolvimento 

econômico do país. Dizem que isso sequestra recursos das famílias. Se você tem 

que mandar tantos bens para esses rituais, vai ficar sem dinheiro para investir na 

educação dos filhos ou mesmo na criação de um negócio. Faz sentido, né? Em 

algum sentido sim, mas isso não vê todo o cenário. 

 

A riqueza investida numa lia, num ritual, ela não desaparece — ele circula. Parte 

vira comida e bebida, parte vai para o aluguel de cadeiras, instrumentos, músicos, 

motoristas. O que o Estado chama de “desperdício” é, na verdade, uma injeção de 

recursos na economia local. As lia mantêm vivo um sistema em que ninguém 

acumula sozinho: quem tem mais é mais cobrado; quem tem menos, recebe ajuda. 

Essa é a lógica da reciprocidade, que é bem diferente da lógica do lucro. 

 

Enquanto o mercado ensina que é preciso poupar, acumular e competir, as casas 

timorenses valorizam repartir, devolver e manter o laço que as une numa rede de 

riqueza em pessoas. 

 

Já pensou nisso? Riqueza é recurso, não? Mas não só recurso em moeda. Em 

algumas circunstâncias, a pessoa rica é aquela que tem a quem recorrer. É uma 

riqueza em pessoa. E isso é o que aparece aqui na ideia de riqueza em pessoas . É 

o que a gente diz, “posso contar com ele”. Mas lá, em Timor Leste, isso é contar 

mesmo, em número de búfalos, porcos ou cabritos. É uma forma de segurança 

social baseada em solidariedade, não em contrato. 

https://catalog.paradisec.org.au/collections/RD1/items/054/essences/1033160
http://catalog.paradisec.org.au


 

 

Para muitos jovens, em Timor-Leste, essa tradição é motivo de dúvida. Alguns 

acham que os rituais custam demais, outros temem que o Estado e a Igreja os 

proíbam. Mas os anciãos dizem que reduzir a lia é ofender os ancestrais — é 

romper a corrente que liga o passado e o futuro. Por isso, mesmo com críticas, as 

lia continuam a acontecer, alimentando tanto o corpo quanto o espírito da 

comunidade. 

 

E há algo aqui que também nos diz respeito. Num mundo cada vez mais 

globalizado, em que tudo parece separado — economia de um lado, cultura de outro 

—, esses rituais lembram que somos codependentes. O que afeta um, afeta o outro. 

Assim como no clima: o desmatamento de um país impacta a chuva de outro. Em 

Timor-Leste, essa consciência da interdependência é vivida no cotidiano — em cada 

troca, em cada ritual, em cada koremetan. 

 

[Trilha sonora: Nabu - RD1-054-Liquica_06.mp4 (Liquica), de Ros Dunlop 
(collector), 2009. MP4. at catalog.paradisec.org.au]   
 

Bloco 3: Reflexão crítica e fechamento 
 

Daniel: As lia nos mostram que a economia pode existir sem mercado — mas não 

sem moral. As trocas feitas num ritual desses não geram valor nas estatísticas do 

país. Mas geram muito valor de vínculo entre pessoas e grupos. Na medida em que 

você se mantém nesse circuito, pagando o que esperam da sua Casa, você tem 

com quem contar em tempo difíceis. Elas ensinam que o valor não está só nas 

coisas, mas nas relações que as coisas criam. 

 

Em Timor-Leste, onde o trabalho formal é escasso e o dinheiro circula pouco, os 

rituais são, no fim das contas,  o que mantém a economia viva. São eles que 

garantem redistribuição, aprendizado e até resolução de conflitos. E digo isso 

porque o sistema judicial lá, como aqui, vive sobrecarregado. Então muitos conflitos 

são resolvidos na aldeia mesmo. Mas aí, é importante saber de que casa você é e a 

relação da sua casa com a casa de quem está em conflito com você e eles têm uma 

https://catalog.paradisec.org.au/collections/RD1/items/054/essences/1033160
http://catalog.paradisec.org.au


 

tecnologia muito interessante para resolver esse conflito a partir dessas diferentes 

posições. 

 

[Trilha sonora: Nabu - RD1-054-Liquica_02.mp4 (Liquica), de Ros Dunlop 
(collector), 2009. MP4. at catalog.paradisec.org.au]   
 
Daniel: E isso nos faz pensar: será que o que chamamos de “atraso” não é, na 

verdade, outra forma de futuro? 

 

Enquanto o Estado tenta disciplinar a kultura, é ela que ensina a cuidar da vida 

comum, a repartir o que se tem e a reconhecer que todos — pessoas, casas, 

natureza — estão ligados.  

 

De certa forma, é isso que a antropologia nos ensina. Olhando pra outras formas de 

produzir valor, um valor  que está nos vínculos e nas relações,, ficamos pensando 

sobre o sentido do que aprendemos aqui a chamar de economia. 

 

Talvez essa seja a lição de Timor-Leste para o nosso tempo: que a economia só faz 

sentido quando entende que ninguém vive sozinho, que o valor está em circular, e 

que tudo o que existe depende do que damos e recebemos dos outros. 

 

[Trilha sonora: Nabu - RD1-054-Liquica_02.mp4 (Liquica), de Ros Dunlop 
(collector), 2009. MP4. at catalog.paradisec.org.au]   
 
FECHAMENTO 
 
[Trilha sonora: música eletrônica com elementos sonoros que remetem a 
economia, como sons de feira e som de cupom fiscal. A música permanece ao 
longo de toda a fala de Kelly] 
 
Kelly: Você acabou de ouvir o Podcast Economia$ Mutante$, uma produção do 

Laboratório de Estudos em Economias e Globalizações, vinculado ao Departamento 

de Antropologia da Universidade de Brasília. O episódio de hoje, Formas Memoriais 

de Economia, o valor das trocas rituais em Timor Leste, é produto das pesquisas 

https://catalog.paradisec.org.au/collections/RD1/items/054/essences/1033152
http://catalog.paradisec.org.au
https://catalog.paradisec.org.au/collections/RD1/items/054/essences/1033152
http://catalog.paradisec.org.au


 

realizadas por Daniel Simião. As Pesquisa são frutos de fomento da Fundação de 

Apoio à Pesquisa do Distrito Federal, FAPDF, Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico, CNPq, Comissão de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior, CAPES, Instituto Nacional de Ciência e Tecnologia em 

Administração de Conflitos, InCT-INEAC, a quem agradecemos pelo suporte 

financeiro. Somos gratos e gratas também a todos e todas moradores e moradoras 

da Aldeia de Liçadila no município de Liquiçá, em Timor Leste, com quem Daniel 

Simião tem feito suas pesquisas. Se quiser saber mais sobre os trabalhos do LEEG, 

acesse o nosso site: www.leeg.dan.bsb.br. Ou ainda, nosso perfil no Instagram: 

@leeg.unb. Na descrição desse episódio, no site do LEEG, você encontra sua 

transcrição completa e materiais referentes ao tema. A apresentação e roteiro do 

episódio foram elaborados por Daniel Simião, sob orientação de Kelly Silva e Irene 

do Planalto Chemin; a edição de roteiro, edição de áudio, sonoplastia e finalização é 

de Irene do Planalto Chemin; a música tema do nosso podcast é de Fábio Popinigis; 

a narração foi gravada no estúdio da Subsecretaria de Formação Continuada 

(EAPE), da Secretaria de Educação do Distrito Federal, a quem agradecemos muito 

pelo apoio; a identidade visual do nosso podcast é de Rafael Carón; a comunicação 

e divulgação do nosso podcast tá sob responsabilidade de Irene do Planalto 

Chemin; a coordenação geral do podcast Economias Mutantes é de Kelly Silva. Até 

a próxima. 

http://www.leeg.dan.bsb.br

	 
	Bloco 1: As casas e o valor das trocas 
	Bloco 2: O Koremetan e a tensão com a economia moderna 
	Bloco 3: Reflexão crítica e fechamento 

